
 

Dionigi Aeropagita 

Tutte le opere 

 

Rusconi, Milano 1983 

Pag. 494 

 

 

 

 

 

24 dicembre 2025 

 

È stato Aristotele, il primo grande pensatore, ad avvertire che la questione del moto poteva essere 

affrontata senza necessariamente passare dallo spostamento, cioè dallo spazio-tempo, ma ha 

pensato il movimento come qualcosa che è presente nell’ente. È un po’ democriteo anche: gli atomi 

che si muovono e che in fondo agiscono. Aristotele parla di entelechia e non parla di un 

Aufhebung, cioè, di un mettere insieme le cose, di un’integrazione. Dice bene Heidegger quando 

fa il suo etimo: ἒν-τέλος-ἕκειν, è qualche cosa che è compiuto lì, cioè, l’ἐνέργεια e la δύναμις sono 

qualche cosa che sono compiuti lì; non devono aspettare qualche cosa, ma sono già compiuti. È 

questo essere già compiuti che ha scombinato tutto quanto. Perché se è già compiuto… 

Intervento: Non c’è più niente da cercare.  

Esattamente. Non solo non c’è niente da cercare ma c’è eventualmente qualche cosa da pensare. 

Immaginate Aristotele e pensate la sua entelechia. L’entelechia è questo agire insieme, questo 

muoversi, che non è neanche più un muoversi in effetti, è propriamente un agire, è un compiersi 

di qualche cosa. Quando si è compiuto, questo significa che l’elemento, uno qualunque, è 

quell’elemento a condizione di essere altro da sé, cioè, di non essere quell’elemento: questo è il 

compimento, questa è l’entelechia. La δύναμις è δύναμις a condizione di essere ἐνέργεια, e 

l’ἐνέργεια è ἐνέργεια a condizione di essere δύναμις. Dov’è il movimento in tutto ciò? Non c’è un 

movimento propriamente, è la simultaneità di due aspetti che non possono non coincidere perché 

sono compresenti.  

Intervento: La processione neoplatonica può venire da questo movimento, nel senso che è un po’ come 

se immaginasse la δύναμις e l’ἐνέργεια come separati, e poi questa unificazione con l’entelechia.  

È vero questo, questa idea è rimasta fino a Hegel. In effetti, tutto il pensiero cristiano ha fatto 

leva sull’idea che ci sia una processione, ma se c’è la processione vuole dire che se procedo da A a 

B, A e B sono determinati e, quindi, devono essere identici a sé, devono essere degli assoluti. Ecco 

la processione ed ecco tutto il pensiero filosofico praticamente fino a oggi, il quale non ha fatto 

altro che riprodurre all’infinito sempre questa stessa storia della processione. Da qui si procede, 

più o meno naturalmente, su quest’altro punto e poi si procede in quell’altro; poi, ha preso piede 

anche la teoria dell’implicazione, cioè del fatto che l’implicazione sia necessaria e che la rende 



2 

 

utilizzabile. Tutto questo è il prodotto di un pensiero che nel corso dei millenni ha dovuto - lo 

abbiamo detto tante volte ma è una questione importante - porre rimedio ai presocratici, perché 

hanno detto, fatto qualche cosa che non era accettabile né tollerabile. E, poi, soprattutto 

Aristotele, perché, se non c’è la sostanza, non c’è neanche Dio e, quindi, tutta la religione crolla, 

viene giù come un castello di carte, se la sostanza non è altro che ciò che se ne dice, e, se la sostanza 

è Dio, Dio è ciò che ne dico io, lo racconto e lo faccio esistere come e quando mi pare. Ma non è 

così che funzionava per la Chiesa, quindi doveva essere un Dio diverso, doveva essere un Dio che 

fosse sopra la sostanza, sovra-sostanziale, sopra il cielo, prima dell’eternità.  

Intervento: Poi, è arrivato Spinoza a dire che Dio è la sostanza. 

Sì, ma ormai il passo era fatto. È vero questo, però diciamo che il grosso è stato compiuto. Lui ha 

dato questa nuova impronta, nuova direzione per cui ha inteso che, tutto sommato, Dio doveva 

essere qualcosa di accessibile.  

Intervento: Con Spinoza la natura è accessibile, se non altro si vede.  

Sì, è stato un passaggio importante, ma, come dicevo prima, in fondo non è sorto così dal nulla. 

Tuttavia, l’avere posta questa connessione stretta tra Dio e la sostanza, la natura, ha posto il 

passo necessario a compiere quella operazione di cui parlavamo prima, e cioè di rendere l’estasi 

mistica, cioè la contemplazione della verità epistemica, riproducibile attraverso il calcolo: io la 

riproduco perché ho gli strumenti per farlo. Che valgono a tutt’oggi, a distanza di più di mille 

anni, le obiezioni di Lanfranco di Pavia. Aveva ragione anche lui: gli umani non possono conoscere 

la verità epistemica. Ed è vero, perché non esiste, non è mai esistita, noi l’abbiamo diventata, e 

va bene. Mentre l’idea di Berengario di Tours, lo stesso Anselmo e poi tutti gli altri appresso, 

passando da Tommaso fino a Guglielmo di Ockham, ecc., è quella di poterla riprodurre attraverso 

il calcolo, il calcolo proposizionale. Se l’estasi mistica, cioè la visione, la contemplazione delle 

verità è riproducibile, questa è un po’ l’idea di Tommaso, allora c’è qualcosa di vero in tutto ciò. 

E se c’è qualcosa di vero, se è vero si avvicina a Dio, perché Dio è il vero. Bisogna sempre tenere 

conto che siamo sempre nel Medioevo. L’idea è di potere costringere con la ratio, con il pensiero.  

Intervento: Zenone… 

Il problema di Zenone non è stato inteso. Certo, lui utilizzava la logica, la dialettica si chiamava 

allora, ma a uno scopo agonistico, quindi retorico, non dialettico, cioè non voleva arrivare, come 

pensava Platone, attraverso la dialettica, alla verità assoluta, all’ente in quanto tale. 

Intervento: A Zenone interessava difendere Parmenide. 

Esatto. Mentre Platone immaginava la dialettica come quel percorso che avrebbe condotto a 

mostrare finalmente l’ente così come è, come Dio ce l’ha dato. Solo che questo non si è verificato. 

Abbiamo detto che la logica, in effetti, è soltanto un artificio retorico, che non ha nessuna 

possibilità veritativa, non può averla. Eppure, questa idea è arrivata da qualche parte, non è 

arrivata da nulla, che la logica possieda da sé questa capacità veritativa, cioè, abbia da sé la 

capacità di giungere alla verità epistemica, attraverso il calcolo. In Dionigi Areopagita la 

questione è del vero e del bello, il bello come vero. Quindi, è sempre l’estasi mistica perché il bello 

è quello che produce il l’estasi, il rapimento. In Dionigi tutte le opere non fanno che ribadire questo 

aspetto, cioè che c’è un vero che è il bello ed è quello che seduce, rapisce e, quindi, porta verso 

Dio, ci porta a conoscere Dio. Qui si insiste sulla questione del vero, del vero come il bello, e cioè 

su ciò che effettivamente seduce e attrae irresistibilmente. Il bello è importante non tanto 

teologicamente, ma perché ciascuno di noi in fondo è attratto dal bello, cioè da ciò che gli piace. 

Dionigi e tutti gli altri stavano ponendo questa domanda: perché qualcosa piace? È possibile che 

qualcosa piaccia senza che ci sia un Dio, cioè un riferimento ultimo del vero, del bello, del buono, 

ecc.? Secondo loro no, perché – e questo è platonico - comunque tutto ciò che è buono dipende 

dall’idea del buono, tutto ciò che è bello dipende dall’idea di bello, che sta sempre lassù. 

Qualunque cosa piaccia, e lui lo “”dimostra”, anche la cosa più turpe, la più nefasta, per lui è 



3 

 

comunque il bene, nel senso anche a chi piace una cosa del genere ha un’idea di bene, e l’idea di 

bene gli viene da Dio, perché è solo Dio che può produrre questa idea. 

Questa era la domanda che si ponevano Dionigi e gli altri, tra cui Ugo di San Vittore: si ponevano 

questa questione: perché qualche cosa piace? A quale condizione posso affermare che questa cosa 

mi piace, se non avessi l’idea di un buono, di un bello, che mi viene da qualche altra cosa e non 

dalla cosa particolare, dal sensibile. In fondo, non avevano neanche tutti i torti rispetto al pensare 

comune. Qui “dimostra” che il vero è il bello e il buono e, quindi, è ciò che consente di riconoscere 

le cose belle, e possiamo vedere le cose belle proprio perché c’è questa idea di buono. Ovviamente, 

ci sarebbe subito l’obiezione: chi gli ha messo in testa che da qualche parte ci sia un’idea di buono 

e di bello. È chiaro che si parla sempre di ipostasi, ed ecco che ritorna la questione dell’entelechia. 

Se c’è ipostasi non c’è entelechia, se c’è ipostasi non c’è Aristotele, c’è Platone. Il pensiero di 

Aristotele esclude, potremmo quasi dire fisicamente, la presenza dell’ipostasi: non può esserci, 

perché l’elemento non è determinabile in nessun modo, quindi, non può essere ipostatizzato. Se 

non può essere ipostatizzato perché è nella parola in fondo, come nelle Categorie di Aristotele e, 

quindi, come ha fatto Porfirio, c’è di nuovo bisogno sempre di un’altra sostanza che garantisca 

ogni cosa. Uno si può chiedere: come sappiamo di possedere queste idee di bello o di buono? In 

realtà non lo sappiamo, le abbiamo inventate. È come se creassimo delle ipostasi e poi trovassimo, 

attraverso una riflessione, le argomentazioni che sostengono questa ipostasi. Come? Il sistema è 

sempre lo stesso. Allora, tutto ciò che nella Bibbia contrasta con la dottrina cristiana va letto 

allegoricamente; tutto ciò che conferma la dottrina cristiana va letto letteralmente. Quindi, in 

Dionigi Areopagita si pone la questione fondamentale, che da Marx in poi si è posto tutto il 

capitalismo, e cioè perché qualche cosa piace e, quindi, viene acquistato? Perché? Cos’è che fa sì 

che una certa cosa piaccia oppure no? E loro si ponevano queste domande. In fondo, sono 

domande intorno all’economia. Pensando a tutta la questione economica: cosa ha a che fare con 

il piacere, con ciò che viene ritenuto piacevole, bello, gradevole.  

Intervento: Nel capitalismo si tratta di alimentare il desiderio. Il capitalismo ha questo aspetto di far 

sentire mancante il soggetto...  

Rispetto a qualche cosa che desidera, rispetto a qualche cosa che vuole. E perché vuole? Dionigi 

avrebbe risposto perché gli piace, perché è bello. Bello nella accezione più ampia del termine, 

perché evoca l’idea di bello.  

Intervento: Il bello non è altro che il soddisfacimento della propria volontà di potere, che sia con la 

seduzione retorica o con l’ostentazione di beni o qualcos’altro, il possesso della fanciulla, ma è sempre 

il soddisfacimento dell’acquisizione di un altro ente, del controllo su un altro ente. Quindi, il bello è 

vero che santifica l’induzione, ciò che ne fa proprio fuori Sì, questo è un punto importante perché il 

bello pone la necessità di santificare l’induzione.  

Sì, questo è un punto importante, perché il bello pone la necessità di santificare l’induzione, perché 

il bello è sempre necessariamente il prodotto di un’induzione, di una raccolta di elementi.  

Intervento: Il capitalismo ha anche questo aspetto, che reperisce gli elementi per costruire un’idea di 

bello. 

Dionigi avrebbe detto: sì, il capitalista costruisce questa idea, ma può costruirla perché c’è già 

questa idea di bello, perché è già presente in tutti l’idea di bello. E da dove viene questa idea di 

bello? Da Dio, solo lui ce la può dare. È Platone, naturalmente, però è l’idea, in fondo, del bello 

che è quello che muove ogni cosa, perché tutti quanti sono alla ricerca del bello, quindi della 

felicità, del vero, del piacere. Ci sono alcuni aspetti che rimangono. Il fatto di desiderare il bello, 

il bello non è altro che il vero, il vero non è altro che ciò che determina il mio dire. In fondo, la 

questione è quella che ponevano gli antichi, del λέγειν τί: se dico, dico qualcosa, ma il qualcosa 

non è ciò che dico. C’è una distinzione, sono due cose distinte ma non separabili in nessun mondo. 

Quindi il vero, dove lo trovo, se una cosa per essere tale non deve essere quella che è, dove lo trovo 

il vero? 



4 

 

 

 


