Dionigi Aeropagita

DIONIGI Tutte le opere
AREOPAGITA

Rusconi, Milano 1983
Pag. 494

TUTTE
~ LE OPERE

el ALRR 20
OArew LA TAGTEG

RUSCONI

24 dicembre 2025

E stato Aristotele, il primo grande pensatore, ad avvertire che la questione del moto poteva essere
affrontata senza necessariamente passare dallo spostamento, cioé dallo spazio-tempo, ma ha
pensato il movimento come qualcosa che & presente nell’ente. E un po’ democriteo anche: gli atomi
che si muovono e che in fondo agiscono. Aristotele parla di entelechia e non parla di un
Aufhebung, cioé, di un mettere insieme le cose, di un’integrazione. Dice bene Heidegger quando
fa il suo etimo: &v-TéA0g-EkeLy, & qualche cosa che & compiuto 1i, cioé, ’évépyeta e la SUvauig sono
qualche cosa che sono compiuti li; non devono aspettare qualche cosa, ma sono gia compiuti. E
questo essere gia compiuti che ha scombinato tutto quanto. Perché se ¢ gia compiuto...
Intervento: Non c’é piu niente da cercare.

Esattamente. Non solo non c’¢ niente da cercare ma c’¢ eventualmente qualche cosa da pensare.
Immaginate Aristotele e pensate la sua entelechia. L’entelechia & questo agire insieme, questo
muoversi, che non ¢ neanche pit un muoversi in effetti, ¢ propriamente un agire, ¢ un compiersi
di qualche cosa. Quando si é compiuto, questo significa che I'elemento, uno qualunque, &
quell’elemento a condizione di essere altro da sé, cioe, di non essere quell’elemento: questo é il
compimento, questa ¢ I'entelechia. La dUvauis & duvauis a condizione di essere €vépyela, e
Iévépyela & évépyela a condizione di essere SUvauts. Dov’e il movimento in tutto ¢io? Non ¢’¢ un
movimento propriamente, ¢ la simultaneita di due aspetti che non possono non coincidere perché
sono compresenti.

Intervento: La processione neoplatonica puo venire da questo movimento, nel senso che é un po’ come
se immaginasse la SUVQLS e UEVEpyela come separati, e poi questa unificazione con lentelechia.

E vero questo, questa idea & rimasta fino a Hegel. In effetti, tutto il pensiero cristiano ha fatto
leva sull’idea che ci sia una processione, ma se c’¢ la processione vuole dire che se procedo da A a
B, A e B sono determinati e, quindi, devono essere identici a sé, devono essere degli assoluti. Ecco
la processione ed ecco tutto il pensiero filosofico praticamente fino a oggi, il quale non ha fatto
altro che riprodurre all’infinito sempre questa stessa storia della processione. Da qui si procede,
pit o meno naturalmente, su quest’altro punto e poi si procede in quell’altro; poi, ha preso piede
anche la teoria dell’implicazione, cioé del fatto che I'implicazione sia necessaria e che la rende



utilizzabile. Tutto questo ¢ il prodotto di un pensiero che nel corso dei millenni ha dovuto - lo
abbiamo detto tante volte ma ¢ una questione importante - porre rimedio ai presocratici, perché
hanno detto, fatto qualche cosa che non era accettabile né tollerabile. E, poi, soprattutto
Aristotele, perché, se non c’¢ la sostanza, non c¢’¢ neanche Dio e, quindi, tutta la religione crolla,
viene giu come un castello di carte, se la sostanza non ¢ altro che cio che se ne dice, e, se la sostanza
¢ Dio, Dio é cio che ne dico io, lo racconto e lo faccio esistere come e quando mi pare. Ma non &
cosi che funzionava per la Chiesa, quindi doveva essere un Dio diverso, doveva essere un Dio che
fosse sopra la sostanza, sovra-sostanziale, sopra il cielo, prima dell’eternita.

Intervento: Pot, e arrivato Spinoza a dire che Dio é la sostanza.

Si, ma ormai il passo era fatto. E vero questo, pero diciamo che il grosso é stato compiuto. Lui ha
dato questa nuova impronta, nuova direzione per cui ha inteso che, tutto sommato, Dio doveva
essere qualcosa di accessibile.

Intervento: Con Spinoza la natura é accessibile, se non altro si vede.

Si, & stato un passaggio importante, ma, come dicevo prima, in fondo non & sorto cosi dal nulla.
Tuttavia, 'avere posta questa connessione stretta tra Dio e la sostanza, la natura, ha posto il
passo necessario a compiere quella operazione di cui parlavamo prima, e cioé di rendere I’estasi
mistica, cio¢ la contemplazione della verita epistemica, riproducibile attraverso il calcolo: io la
riproduco perché ho gli strumenti per farlo. Che valgono a tutt’oggi, a distanza di piu di mille
anni, le obiezioni di Lanfranco di Pavia. Aveva ragione anche lui: gli umani non possono conoscere
la verita epistemica. Ed ¢ vero, perché non esiste, non ¢ mai esistita, noi ’abbiamo diventata, e
va bene. Mentre I'idea di Berengario di Tours, lo stesso Anselmo e poi tutti gli altri appresso,
passando da Tommaso fino a Guglielmo di Ockham, ecc., ¢ quella di poterla riprodurre attraverso
il calcolo, il calcolo proposizionale. Se I’estasi mistica, cioé la visione, la contemplazione delle
verita e riproducibile, questa é un po’ I'idea di Tommaso, allora c¢’¢ qualcosa di vero in tutto cio.
E se c¢’¢ qualcosa di vero, se ¢ vero si avvicina a Dio, perché Dio ¢ il vero. Bisogna sempre tenere
conto che siamo sempre nel Medioevo. L’idea ¢ di potere costringere con la ratio, con il pensiero.

Intervento: Zenone...

I1 problema di Zenone non é stato inteso. Certo, lui utilizzava la logica, la dialettica si chiamava
allora, ma a uno scopo agonistico, quindi retorico, non dialettico, cioé non voleva arrivare, come
pensava Platone, attraverso la dialettica, alla verita assoluta, all’ente in quanto tale.

Intervento: A Zenone interessava difendere Parmenide.

Esatto. Mentre Platone immaginava la dialettica come quel percorso che avrebbe condotto a
mostrare finalmente I’ente cosi come &, come Dio ce I’ha dato. Solo che questo non si é verificato.
Abbiamo detto che la logica, in effetti, ¢ soltanto un artificio retorico, che non ha nessuna
possibilita veritativa, non puo averla. Eppure, questa idea ¢ arrivata da qualche parte, non é
arrivata da nulla, che la logica possieda da sé questa capacita veritativa, cioe, abbia da sé la
capacita di giungere alla verita epistemica, attraverso il calcolo. In Dionigi Areopagita la
questione ¢ del vero e del bello, il bello come vero. Quindi, ¢ sempre I’estasi mistica perché il bello
¢ quello che produce il I’estasi, il rapimento. In Dionigi tutte le opere non fanno che ribadire questo
aspetto, cioe che c’¢ un vero che ¢ il bello ed é quello che seduce, rapisce e, quindi, porta verso
Dio, ci porta a conoscere Dio. Qui si insiste sulla questione del vero, del vero come il bello, e cioé
su cio che effettivamente seduce e attrae irresistibilmente. Il bello ¢ importante non tanto
teologicamente, ma perché ciascuno di noi in fondo ¢ attratto dal bello, cioe da cio che gli piace.
Dionigi e tutti gli altri stavano ponendo questa domanda: perché qualcosa piace? E possibile che
qualcosa piaccia senza che ci sia un Dio, cioé un riferimento ultimo del vero, del bello, del buono,
ecc.? Secondo loro no, perché — e questo & platonico - comunque tutto cio che & buono dipende
dall’idea del buono, tutto cio che é bello dipende dall’idea di bello, che sta sempre lassu.
Qualunque cosa piaccia, e lui lo “”dimostra”, anche la cosa piu turpe, la piu nefasta, per lui &



comungque il bene, nel senso anche a chi piace una cosa del genere ha un’idea di bene, e I'idea di
bene gli viene da Dio, perché ¢ solo Dio che puo produrre questa idea.

Questa era la domanda che si ponevano Dionigi e gli altri, tra cui Ugo di San Vittore: si ponevano
questa questione: perché qualche cosa piace? A quale condizione posso affermare che questa cosa
mi piace, se non avessi I'idea di un buono, di un bello, che mi viene da qualche altra cosa e non
dalla cosa particolare, dal sensibile. In fondo, non avevano neanche tuttii torti rispetto al pensare
comune. Qui “dimostra” che il vero ¢ il bello e il buono e, quindi, ¢ cio che consente di riconoscere
le cose belle, e possiamo vedere le cose belle proprio perché c¢’¢ questa idea di buono. Ovviamente,
ci sarebbe subito I’obiezione: chi gli ha messo in testa che da qualche parte ci sia un’idea di buono
e di bello. E chiaro che si parla sempre di ipostasi, ed ecco che ritorna la questione dell’entelechia.
Se c’¢ ipostasi non c’é entelechia, se c’¢ ipostasi non c’¢ Aristotele, c’¢ Platone. Il pensiero di
Aristotele esclude, potremmo quasi dire fisicamente, la presenza dell’ipostasi: non puo esserci,
perché I’elemento non ¢é determinabile in nessun modo, quindi, non puo essere ipostatizzato. Se
non puo essere ipostatizzato perché é nella parola in fondo, come nelle Categorie di Aristotele e,
quindi, come ha fatto Porfirio, c¢’¢ di nuovo bisogno sempre di un’altra sostanza che garantisca
ogni cosa. Uno si puo chiedere: come sappiamo di possedere queste idee di bello o di buono? In
realta non lo sappiamo, le abbiamo inventate. E come se creassimo delle ipostasi e poi trovassimo,
attraverso una riflessione, le argomentazioni che sostengono questa ipostasi. Come? Il sistema é
sempre lo stesso. Allora, tutto cio che nella Bibbia contrasta con la dottrina cristiana va letto
allegoricamente; tutto cio che conferma la dottrina cristiana va letto letteralmente. Quindi, in
Dionigi Areopagita si pone la questione fondamentale, che da Marx in poi si & posto tutto il
capitalismo, e cioé perché qualche cosa piace e, quindi, viene acquistato? Perché? Cos’é che fa si
che una certa cosa piaccia oppure no? E loro si ponevano queste domande. In fondo, sono
domande intorno all’economia. Pensando a tutta la questione economica: cosa ha a che fare con
il piacere, con cio che viene ritenuto piacevole, bello, gradevole.

Intervento: Nel capitalismo st tratta di alimentare il desiderio. Il capitalismo ha questo aspetto di far
sentire mancante il soggetto. ..

Rispetto a qualche cosa che desidera, rispetto a qualche cosa che vuole. E perché vuole? Dionigi
avrebbe risposto perché gli piace, perché é bello. Bello nella accezione piu ampia del termine,
perché evoca 'idea di bello.

Intervento: Il bello non é altro che il soddisfacimento della propria volonta di potere, che sia con la
seduzione retorica o con lostentazione di bent o qualcos’altro, il possesso della fanciulla, ma é sempre
il soddisfacimento dell’acquisizione di un altro ente, del controllo su un altro ente. Quindi, il bello ¢
vero che santifica I'induzione, cio che ne fa proprio fuori Si, questo é un punto importante perché il
bello pone la necessita di santificare I'induzione.

Si, questo € un punto importante, perché il bello pone la necessita di santificare I'induzione, perché
il bello & sempre necessariamente il prodotto di un’induzione, di una raccolta di elementi.
Intervento: Il capitalismo ha anche questo aspetto, che reperisce gli elementi per costruire un’idea di
bello.

Dionigi avrebbe detto: si, il capitalista costruisce questa idea, ma puo costruirla perché c’e¢ gia
questa idea di bello, perché é gia presente in tutti I'idea di bello. E da dove viene questa idea di
bello? Da Dio, solo lui ce la puo dare. E Platone, naturalmente, pero ¢ I'idea, in fondo, del bello
che ¢ quello che muove ogni cosa, perché tutti quanti sono alla ricerca del bello, quindi della
felicita, del vero, del piacere. Ci sono alcuni aspetti che rimangono. Il fatto di desiderare il bello,
il bello non & altro che il vero, il vero non & altro che cio che determina il mio dire. In fondo, la
questione & quella che ponevano gli antichi, del Aéyetv ti: se dico, dico qualcosa, ma il qualcosa
non é cio che dico. C’¢ una distinzione, sono due cose distinte ma non separabili in nessun mondo.
Quindi il vero, dove lo trovo, se una cosa per essere tale non deve essere quella che ¢, dove lo trovo
il vero?






